
DOMINGO Vº CUARESMA  –2017 – CICLO  A 

                       CONTENIDO 

 

   1.- LAS LECTURAS DE LA MISA  

 

   2.- SUGERENCIAS PARA LA HOMILÍA 

 

  3.- ANTE EL XIV SÍNODO DIOCESANO: 

       PALABRAS DEL PAPA FRANCISCO 

 

  4.- DISCURSO DEL PAPA  A LOS LÍDERES DE LA 

UNIÓN EUROPEA 

 

  5.- NOTA DE LOS OBISPOS ESPAÑOLES EN LA 

JORNADA POR LA VIDA. 

  

                                             FLORENTINO MUÑOZ MUÑOZ 

 

 

 

 

 

                               



                      I.- LAS LECTURAS 

 

   *Profeta Ezequiel  37, 12-14. El pueblo de Israel está en el exilio. 

El profeta Ezequiel, que los acompaña,  les exhorta y anima  luchar contra 

el desaliento y el desánimo. Y les anuncia: “Dios abrirá los sepulcros de los 

deportados y los hará regresar a su tierra, para descansar en paz en ella. 

Pondrá su espíritu en ellos y vivirán. Os establecerá en vuestro suelo. Y 

sabréis  que yo, Yahveh, lo digo y lo hago. De este modo se  realizará “un  

nuevo éxodo” por obra y gracia de Dios”.  

    *Salmo Responsorial 129. “Del Señor viene la misericordia, la 

redención copiosa. Espere Israel en el Señor ahora y por siempre”. En 

medio de  nuestros problemas, dificultades y sufrimientos, pongamos 

siempre la confianza en el Señor que es compasivo y misericordioso. 

     *Carta de San Pablo a los Romanos 8,8-11. “Si el Espíritu del 

que resucitó a Jesús de entre los muertos habita en  vosotros, el que resucitó 

de entre los muertos a Cristo Jesús también vivificará vuestros cuerpos 

mortales por su Espíritu que habita en vosotros”. El Espíritu es quien nos 

libera de la ley del pecado y de la muerte, el que hace posible que vivamos 

una vida nueva en el Señor y  que, un día, compartamos la Resurrección de 

Jesucristo.  

     *Evangelio según San Juan 11,1-45. Jesús dice a Marta: «Tu 

hermano resucitará». Ella responde: «Sé que resucitará en la resurrección 

en el último día» (Jn 11, 23-24). Y Jesús replica: “Yo soy la resurrección y 

la vida. El que cree en mí no morirá para siempre; y  todo el que  vive y 

cree en mí, no morirá jamás”. Se hacen realidad aquí  las palabras finales 

del evangelio de Juan: los signos realizados por Jesús han sido escritos para 

que creáis que Jesús es el Mesías, el Hijo de Dios, y para que, creyendo, 

tengáis vida en su nombre” (Jn.20,30-31). 

 

 

 

 



II.- SUGERENCIAS PARA LA HOMILÍA 

         El mensaje que nos ofrece la resurrección de Lázaro tiene una gran 

importancia para todos. Lo resumimos así: dar sentido a la muerte, 

manifestar el poder que Jesús tiene sobre la vida y la muerte, anunciar la 

resurrección de Jesús y la nuestra. No nos cansemos de anunciar que  la 

Vida triunfará  definitivamente sobre la muerte. La muerte no tiene la 

última palabra sobre el hombre y la mujer. Jesucristo ha vencido a la 

muerte.        
 

1. El misterio de la muerte 

              Recordemos estas enseñanzas del Concilio Vaticano II: “el 

máximo enigma de la vida humana es la muerte. El hombre sufre con el 

dolor y con la disolución progresiva del cuerpo. Pero su máximo tormento 

es el temor por la desaparición perpetua. Juzga con instinto certero cuando 

se resiste a aceptar la perspectiva de la ruina total y del adiós  definitivo” 

(GS 18). 

             2.-  El ser humano no desparece del todo con la muerte 

               Ante la presencia del dolor, del sufrimiento y de la muerte, este 

mismo Concilio siembra en nosotros  la esperanza cuando nos dice:  

         - “Al afirmar, por tanto, en sí mismo, la espiritualidad y la 

inmortalidad de su alma, no es el hombre juguete de un espejismo ilusorio 

provocado solamente por  las condiciones físicas y sociales exteriores, sino 

que toca, por el contrario, la verdad más profunda de la realidad” (GS 14).  

          - “La semilla de eternidad que  el hombre lleva en sí, por ser 

irreductible a la sola materia, se levanta contra la muerte” (GS 18).  

         Os invito a leer sin prisas estos textos del Concilio Vaticano II y a 

meditarlos. Estoy seguro de que dejarán en todos paz y esperanza, 

serenidad y confianza en el Señor.          

 

      3.- La muerte, fruto del pecado del hombre  

             A.- Recordemos  unas enseñanzas de San Pablo:  

                 “Por tanto, como por un solo   hombre  entró el pecado en el 

mundo y por el pecado la muerte y así la muerte  alcanzó a todos los 

hombres, por cuanto todos pecaron” (Rm.5,12).   

 



             B.- Enseñanzas del Concilio Vaticano II: 

                   “La fe cristiana enseña que la muerte corporal, que entró en la 

historia a consecuencia del pecado…” (GS 18).  

 

       4.- Jesucristo  resucitó de entre los muertos. 

            San Pablo en su Carta a los Corintios escribe: “Y si Cristo no 

resucitó, vuestra fe es vana: estáis todavía en vuestros pecados” 

(ICort.15,17). Para despejar toda duda o equivocación, el mismo San Pablo 

escribe a continuación: “¡Pero no! Cristo resucitó de entre los 

muertos…” (ICort.15,20).  

           La gran novedad que irrumpe en la historia y que supera toda barrera 

es esta: Jesucristo ha resucitado y ha  derrumbado  y destruido el muro de 

la muerte, pues en Él habita toda la plenitud  de Dios, que es vida, vida 

eterna. Por eso la muerte no tuvo poder  sobre él, y la resurrección de 

Lázaro es signo de su dominio total sobre la muerte física. 

          Parece que se olvidan hoy con cierta frecuencia estas enseñanzas de 

San Pablo que han de llenar nuestros corazones de paz y de esperanza, de 

gozo y de amor a Jesucristo.  

 

         5.- La resurrección de Jesucristo es  promesa de nuestra 

resurrección. 

          -En su Carta a los Corintios, San Pablo desarrolla el vínculo orgánico 

que existe  entre la resurrección de Jesucristo  y  la nuestra (ICort.15,12-

17). Y más adelante afirma: “si solamente para esta vida tenemos puesta 

nuestra esperanza en Cristo, ¡somos los  más desgraciados de todos los 

hombres!” (v.19). A lo que San Pablo  responde con  intensidad: “ ¡Pero 

no!  Cristo resucitó de entre los muertos como primicias de los que  

durmieron”(v.20).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          

         -En su Carta a los Romanos, San Pablo  escribe con precisión 

teológica: “Si el Espíritu  de Aquel que resucitó a Cristo Jesús de entre los 

muertos habita en vosotros, Aquel que resucitó a Cristo Jesús de entre los 

muertos dará también la vida a vuestros cuerpos mortales por su Espíritu 

que habita en vosotros” (Rm.8,11).  

         Al resucitar de entre los muertos, Jesús ha entrado en la gloria de 

Dios. La vida de Dios se ha  extendido y manifestado en Él hasta el punto 

de  que fue para Él como un verdadero nuevo nacimiento. Él ha nacido a la 

vida definitiva en Dios.   



         Demos un paso más en nuestra reflexión. La resurrección de 

Jesucristo es el “comienzo de la resurrección gloriosa del fin de los 

tiempos” (A.Feuillet). Por eso San Pablo y San Juan están de acuerdo en 

llamar a Jesús resucitado “el Primer–Nacido”. Jesús es “el primer–nacido 

de una multitud de hermanos” (Rm.8,29; cf. Col.1,18; Apoc. 1,5). Al 

confesar y proclamar  los cristianos que Jesús es la resurrección y la vida, 

estamos afirmando al mismo tiempo con la liturgia de la Iglesia que  “la 

vida de los que en Dios creemos no termina, se transforma; y al deshacerse 

nuestra morada terrenal, adquirimos una mansión eterna en el cielo” 

(Prefacio de difuntos I). 

       6.- Nuestra esperanza se fundamenta en la resurrección de Cristo  

           Por la importancia de este tema os ofrecemos a continuación estas 

enseñanzas del Concilio Vaticano que debemos   acoger y mantener vivas 

en nosotros y transmitir a los demás: 

      *“El misterio del hombre se esclarece en el misterio del Verbo 

Encarnado” (GS 22), pues “Cristo manifiesta  plenamente el hombre al 

propio hombre y le descubre la sublimidad de su vocación” (GS 22). 

     *”Por Cristo  y  en Cristo se ilumina el enigma del dolor y de la muerte, 

que fuera del Evangelio nos envuelve en absoluta oscuridad. Cristo 

resucitó, con su muerte destruyó la muerte y nos dio la vida para que,  hijos 

en el Hijo, clamemos en el Espíritu: ¡Abba, Padre!” (GS 22). 

      *”La Iglesia, aleccionada por la revelación divina, afirma que el 

hombre ha sido creado por Dios para un destino feliz situado más allá de 

las  fronteras de la miseria terrestre (…) Ha sido Cristo resucitado, el que 

ha ganado esta victoria para el hombre, liberándolo de la muerte con su 

propia muerte” (GS 18). 

       7.- Nuestra resurrección  comienza  aquí y ahora  

             “Fuimos, pues,  con Él sepultados por el bautismo en la muerte, a 

fin de que, al igual que Cristo fue resucitado de entre los muertos por 

medio de la gloria del Padre, así también nosotros vivamos una vida nueva” 

(Rm.6,4).   

            “Su muerte fue un morir  al pecado, de una vez  para siempre; mas 

su vida es un vivir para Dios. Así también vosotros, consideraos  como 

muertos al pecado y vivos para Dios en Cristo Jesús” (Rm.6,10-11). 

      Recordemos ahora unas enseñanzas del Papa Francisco: 



      “Nuestra resurrección comienza desde aquí: cuando decidimos 

obedecer a este orden de Jesús saliendo  a la luz, a la vida; cuando de 

nuestro rostro caen las máscaras -tantas veces nosotros estamos 

enmascarados por el pecado, ¡las máscaras deben caer!- y nosotros 

encontramos el coraje  de nuestro rostro original, creado a imagen y 

semejanza de Dios” (Homilía, 6-IV-2014). 

      Si hemos resucitado con Jesucristo hemos de  vivir como resucitados. 

Esto nos pide: 

 Vivir en Cristo: “vivo yo, pero no soy yo, es Cristo quien vive en mí” 

(Gál.2,20).  

 Quitar de nuestros rostros las máscaras  de la hipocresía,  de la 

mentira, del pecado, de la soberbia, del egoísmo… 

 Solidarizarnos con los que sufren y lloran, con los  refugiados y 

excluidos, con los pobres y  enfermos,  haciendo nuestros su dolor, 

sus lágrimas, su sufrimiento…. 

 El Señor quiere sacarnos de nuestro sepulcro, de una vida sin más 

horizonte que la materia, que solo se preocupa de los problemas de 

esta tierra y muchas veces, sujeta a la cadena del odio, del 

enfrentamiento o del egoísmo… El Señor quiere que la vida terrena  

se impregne de esa vida eterna y divina, según el Espíritu, que es la 

vida de la caridad, que es la vida de la resurrección…” (San Juan 

Pablo II, Homilía en Chile; 5 de octubre de 1987). 

 En una sociedad en la que se manifiestan tantos signos de muerte y, 

al mismo tiempo, hay tanta necesidad de esperanza de vida, “los 

cristianos tienen la misión de seguir proclamando a Cristo 

“resurrección y vida” del hombre. Sí, frente a los síntomas de una 

“cultura de muerte” que avanza, también hoy debe resonar la gran 

revelación de Jesús: “Yo soy la resurrección y la vida” (San Juan 

Pablo II; Homilía; 21 de marzo de 1999). 

      A la luz de estas enseñanzas, podemos decir con paz y esperanza que 

“la muerte no es el final del camino para nadie”,  y que  “la muerte es como 

una puerta que nos conduce a la nueva vida, la Vida en Dios”.   

  8.-  Dios nos resucitará de nuestros sepulcros 

        Con la fe de la Iglesia confesamos y proclamamos: “espero la 

resurrección de los muertos y la vida del mundo futuro”.  



        “Ha sido Cristo resucitado, el que ha ganado esta  victoria para el 

hombre, liberándolo de la muerte con su propia muerte. Para todo hombre 

que reflexione, la fe, apoyada en sólidos argumentos, responde 

satisfactoriamente al interrogante angustioso sobre el destino futuro del 

hombre, y al mismo tiempo ofrece la posibilidad de una comunión con 

nuestros mismos queridos hermanos arrebatados por la muerte, dándonos la 

esperanza de que poseen  ya en Dios la vida verdadera” (GS 18). 

      9.- Que Dios compasivo y misericordioso nos acoja en su Reino 

eterno. 

        Preparemos con una vida cristiana y santa nuestro encuentro con el 

Señor.  

        Elevemos al Señor esta súplica confiada que aprendimos de nuestros 

queridos padres y que rezamos todos los días: “¡Señor!, En la hora de mi 

muerte, llámame y mándame ir a Ti para que con tus santos te alabe por los 

siglos de los siglos. Amén”.  

 

      Terminamos. Unidos en el Señor. 

      Cáceres.  27 de marzo de 2017 

                                                             Florentino Muñoz Muñoz 

                                         

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  III.- ANTE NUESTRO XIV SÍNODO DIOCESANO      

     ENSEÑANZAS DEL PAPA FRANCISCO 

           EN LA “EVANGELII GAUDIUM” 

 

“Quiero una Iglesia pobre para los pobres”      (n.198). 
 
        “Si la Iglesia entera asume este dinamismo misionero, debe llegar a 

todos, sin excepciones. Pero ¿a quiénes debería privilegiar? Cuando uno 

lee el Evangelio, se encuentra con una orientación contundente: no tanto a 

los amigos y vecinos ricos, sino sobre todo a los pobres y enfermos, a esos 

que suelen ser despreciados y olvidados. No deben quedar dudas ni caben 

explicaciones que debiliten este mensaje tan claro. Hoy y siempre, los 

pobres son los destinatarios privilegiados del Evangelio, y la 

evangelización dirigida gratuitamente a ellos es signo del Reino que Jesús 

vino a traer. Hay que decir sin vueltas que existe un vínculo inseparable 

entre nuestra fe y los pobres. Nunca los dejemos solos” (48).  

         “De nuestra fe en Cristo hecho pobre, y siempre cercano a los pobres 

y excluidos, brota la preocupación por el desarrollo integral de los más 

abandonados de la sociedad” (186). 

        “Es un mensaje tan claro, tan directo, tan simple y elocuente, que 

ninguna hermenéutica eclesial tiene derecho a relativizarlo. ¿Para qué 

complicar lo que es tan simple? ¿Para qué oscurecer lo que es tan claro?” 

(194).  

        “Para la Iglesia la opción por los pobres es una categoría teológica 

antes que cultural, sociológica, política o filosófica. Inspirada en ella, la 

Iglesia hizo una opción por los pobres entendida como una forma especial 

de primacía en el ejercicio de la caridad cristiana, de la cual da testimonio 

toda la tradición de la Iglesia. Esta opción –enseñaba Benedicto XVI– «está 

implícita en la fe cristológica en aquel Dios que se ha hecho pobre por 

nosotros, para enriquecernos con su pobreza». Por eso quiero una Iglesia 

pobre para los pobres” (198). 

 

 

 



  IV.- Discurso del Papa a los líderes de la Unión Europea  

          CIUDAD DE VATICANO  - 24 DE MARZO  DE 2017                                     

     El papa Francisco ha recibido este viernes por la tarde a 27 jefes de Estado 

y de Gobierno de la Unión Europea, acompañados por sus delegaciones, con 

motivo de los 60 años de la firma de los Tratados de Roma, origen de la 

Unión Europea. 

Estaban presentes diversos representantes de los 27 países de la Unión 

Europea, entre ellos el presidente del Parlamento Europeo, el italiano Antonio 

Tajani; el presidente del Consejo Europeo, el polaco Donald Tusk, y el 

presidente de la Comisión Europea, el luxemburgués Jean Claud Junker. 

El papa Francisco les recordó que el denominador común en que fue fundada 

la Unión Europea es “el espíritu de servicio, unido a la pasión política, y a la 

conciencia de que en el origen de la civilización europea se encuentra el 

cristianismo, sin el cual los valores occidentales de la dignidad, libertad y 

justicia resultan incomprensibles. 

         TEXTO DEL DISCURSO DEL PAPA FRANCISCO 

“Distinguidos invitados: 

Les doy las gracias por su presencia aquí esta tarde, en la víspera del 60 

aniversario de la firma de los Tratados constitutivos de la Comunidad 

Económica Europea y la Comunidad Europea de la Energía Atómica. Quiero 

manifestarles el afecto de la Santa Sede hacia sus respectivos países y al 

conjunto de Europa, y a cuyos destinos, por disposición de la Providencia, se 

siente inseparablemente unida. Dirijo un especial agradecimiento al 

Honorable Paolo Gentiloni, Presidente del Consejo de Ministros de la 

República Italiana, por las deferentes palabras que ha pronunciado en nombre 

de todos y por el trabajo que Italia ha realizado para organizar este encuentro; 

así como al Honorable Antonio Tajani, Presidente del Parlamento Europeo, 

que ha dado voz a las esperanzas de los pueblos de la Unión en este 

aniversario. 

Volver a Roma sesenta años más tarde no puede ser sólo un viaje al pasado, 

sino más bien el deseo de redescubrir la memoria viva de ese evento para 

comprender su importancia en el presente. Es necesario conocer bien los 

desafíos de entonces para hacer frente a los de hoy y a los del futuro. Con sus 

narraciones, llenas de evocaciones, la Biblia nos ofrece un método pedagógico 

fundamental: la época en que vivimos no se puede entender sin el pasado, el 

cual no hay que considerarlo como un conjunto de sucesos lejanos, sino como 



la savia vital que irriga el presente. Sin esa conciencia la realidad pierde su 

unidad, la historia su hilo lógico y la humanidad pierde el sentido de sus actos 

y la dirección de su futuro. 

El 25 de marzo de 1957 fue un día cargado de expectación y esperanzas, 

entusiasmos y emociones, y sólo un acontecimiento excepcional, por su 

alcance y sus consecuencias históricas, pudo hacer que fuera una fecha única 

en la historia. El recuerdo de ese día está unido a las esperanzas actuales y a 

las expectativas de los pueblos europeos que piden discernir el presente para 

continuar con renovado vigor y confianza el camino comenzado. 

Eran muy conscientes de ello los Padres fundadores y los líderes que, 

poniendo su firma en los dos Tratados, dieron vida a aquella realidad política, 

económica, cultural, pero sobre todo humana, que hoy llamamos la Unión 

Europea. Por otro lado, como dijo el Ministro de Asuntos Exteriores belga 

Spaak, se trataba, «es cierto, del bienestar material de nuestros pueblos, de la 

expansión de nuestras economías, del progreso social, de posibilidades 

comerciales e industriales totalmente nuevas, pero sobre todo (…) [de] una 

concepción de la vida a medida del hombre, fraterna y justa».[1] 

Después de los años oscuros y sangrientos de la Segunda Guerra Mundial, los 

líderes de la época tuvieron fe en las posibilidades de un futuro mejor, «no 

pecaron de falta de audacia y no actuaron demasiado tarde. El recuerdo de las 

desgracias del pasado y de sus propias culpas parece que les ha inspirado y les 

ha dado el valor para olvidar viejos enfrentamientos y pensar y actuar de una 

manera totalmente nueva para lograr la más importante transformación […] de 

Europa».[2] 

Los Padres fundadores nos recuerdan que Europa no es un conjunto de normas 

que cumplir, o un manual de protocolos y procedimientos que seguir. Es una 

vida, una manera de concebir al hombre a partir de su dignidad trascendente e 

inalienable y no sólo como un conjunto de derechos que hay que defender o 

de pretensiones que reclamar. El origen de la idea de Europa es «la figura y la 

responsabilidad de la persona humana con su fermento de fraternidad 

evangélica, […] con su deseo de verdad y de justicia que se ha aquilatado a 

través de una experiencia milenaria».[3] Roma, con su vocación de 

universalidad,[4] es el símbolo de esa experiencia y por eso fue elegida como 

el lugar de la firma de los Tratados, porque aquí –recordó el Ministro holandés 

de Asuntos Exteriores Luns– «se sentaron las bases políticas, jurídicas y 

sociales de nuestra civilización».[5] 

Si estaba claro desde el principio que el corazón palpitante del proyecto 

político europeo sólo podía ser el hombre, también era evidente el peligro de 

que los Tratados quedaran en letra muerta. Había que llenarlos de espíritu que 

les diese vida. Y el primer elemento de la vitalidad europea es la solidaridad. 

«La Comunidad Económica Europea –declaró el Primer Ministro de 

Luxemburgo Bech– sólo vivirá y tendrá éxito si, durante su existencia, se 

mantendrá fiel al espíritu de solidaridad europea que la creó y si la voluntad 

común de la Europa en gestación es más fuerte que las voluntades 

nacionales».[6] Ese espíritu es especialmente necesario ahora, para hacer 



frente a las fuerzas centrífugas, así como a la tentación de reducir los ideales 

fundacionales de la Unión a las exigencias productivas, económicas y 

financieras. 

De la solidaridad nace la capacidad de abrirse a los demás. «Nuestros planes 

no son de tipo egoísta»,[7] dijo el Canciller alemán Adenauer. «Sin duda, los 

países que se van a unir (…) no tienen intención de aislarse del resto del 

mundo y erigir a su alrededor barreras infranqueables»,[8] se hizo eco el 

Ministro de Asuntos Exteriores francés Pineau. En un mundo que conocía 

bien el drama de los muros y de las divisiones, se tenía muy clara la 

importancia de trabajar por una Europa unida y abierta, y de esforzarse todos 

juntos por eliminar esa barrera artificial que, desde el Mar Báltico hasta el 

Adriático, dividía el Continente. ¡Cuánto se ha luchado para derribar ese 

muro! 

Sin embargo, hoy se ha perdido la memoria de ese esfuerzo. Se ha perdido 

también la conciencia del drama de las familias separadas, de la pobreza y la 

miseria que provocó aquella división. Allí donde desde generaciones se 

aspiraba a ver caer los signos de una enemistad forzada, ahora se discute sobre 

cómo dejar fuera los «peligros» de nuestro tiempo: comenzando por la larga 

columna de mujeres, hombres y niños que huyen de la guerra y la pobreza, 

que sólo piden tener la posibilidad de un futuro para ellos y sus seres queridos. 

En el vacío de memoria que caracteriza a nuestros días, a menudo se olvida 

también otra gran conquista fruto de la solidaridad sancionada el 25 de marzo 

de 1957: el tiempo de paz más largo de los últimos siglos. «Pueblos que a lo 

largo de los años se han encontrado con frecuencia en frentes opuestos, 

combatiendo unos contra otros, (…) ahora, sin embargo, están unidos por la 

riqueza de sus peculiaridades nacionales».[9] La paz se construye siempre con 

la aportación libre y consciente de cada uno. Sin embargo, «para muchos la 

paz es de alguna manera un bien que se da por descontado»[10] y así no es 

difícil que se acabe por considerarla superflua. Por el contrario, la paz es un 

bien valioso y esencial, ya que sin ella no es posible construir un futuro para 

nadie, y se termine por «vivir al día». 

La unidad de Europa es fruto, en efecto, de un proyecto claro, bien definido, 

debidamente ponderado, si bien al principio todavía muy incipiente. Todo 

buen proyecto mira hacia el futuro y el futuro son los jóvenes, llamados a 

hacer realidad las promesas del mañana.[11] Los Padres fundadores, por tanto, 

tenían clara la conciencia de formar parte de una empresa colectiva, que no 

sólo traspasaba las fronteras de los Estados, sino también las del tiempo, a fin 

de unir a las generaciones entre sí, todas igualmente partícipes en la 

construcción de la casa común. 

              

              Distinguidos invitados: 

A los Padres de Europa he dedicado esta primera parte de mi intervención, 

para que nos dejemos interpelar por sus palabras, por la actualidad de su 

pensamiento, por el apasionado compromiso en favor del bien común que los 



ha caracterizado, por la convicción de formar parte de una obra más grande 

que sus propias personas y por la amplitud del ideal que los animaba. Su 

denominador común era el espíritu de servicio, unido a la pasión política, y a 

la conciencia de que «en el origen de la civilización europea se encuentra el 

cristianismo»,[12] sin el cual los valores occidentales de la dignidad, libertad 

y justicia resultan incomprensibles. «Y todavía en nuestros días ―afirmaba 

san Juan Pablo II― el alma de Europa permanece unida porque, además de su 

origen común, tiene idénticos valores cristianos y humanos, como son los de 

la dignidad de la persona humana, del profundo sentimiento de justicia y 

libertad, de laboriosidad, de espíritu de iniciativa, de amor a la familia, de 

respeto a la vida, de tolerancia y de deseo de cooperación y de paz, que son 

notas que la caracterizan».[13] 

En nuestro mundo multicultural tales valores seguirán teniendo plena 

ciudadanía si saben mantener su nexo vital con la raíz que los engendró. En la 

fecundidad de tal nexo está la posibilidad de edificar sociedades 

auténticamente laicas, sin contraposiciones ideológicas, en las que encuentran 

igualmente su lugar el oriundo, el autóctono, el creyente y el no creyente. En 

los últimos sesenta años el mundo ha cambiado mucho. Si los Padres 

fundadores, que habían sobrevivido a un conflicto devastador, estaban 

animados por la esperanza de un futuro mejor y con una voluntad firme lo 

perseguían, para evitar que surgieran nuevos conflictos, nuestra época está 

más dominada por el concepto de crisis. 

Está la crisis económica, que ha marcado el último decenio, la crisis de la 

familia y de los modelos sociales consolidados, está la difundida «crisis de las 

instituciones» y la crisis de los emigrantes: tantas crisis, que esconden el 

miedo y la profunda desorientación del hombre contemporáneo, que exigen 

una nueva hermenéutica para el futuro. A pesar de todo, el término «crisis» no 

tiene por sí mismo una connotación negativa. No se refiere solamente a un 

mal momento que hay que superar. La palabra crisis tiene su origen en el 

verbo griego crino (κρίνω), que significa investigar, valorar, juzgar. Por esto, 

nuestro tiempo es un tiempo de discernimiento, que nos invita a valorar lo 

esencial y a construir sobre ello; es, por lo tanto, un tiempo de desafíos y de 

oportunidades. 

Entonces, ¿cuál es la hermenéutica, la clave interpretativa con la que podemos 

leer las dificultades del momento presente y encontrar respuestas para el 

futuro? Evocar las ideas de los Padres sería en efecto estéril si no sirviera para 

indicarnos un camino, si no se convirtiera en estímulo para el futuro y en 

fuente de esperanza. Cada organismo que pierde el sentido de su camino, que 

pierde este mirar hacia delante, sufre primero una involución y al final corre el 

riesgo de morir. ¿Cuál es la herencia de los Padres fundadores? ¿Qué 

prospectivas nos indican para afrontar los desafíos que nos aguardan? ¿Qué 

esperanza para la Europa de hoy y de mañana? 

La respuesta la encontramos precisamente en los pilares sobre los que ellos 

han querido edificar la Comunidad económica europea y que ya he 



mencionado: la centralidad del hombre, una solidaridad eficaz, la apertura al 

mundo, la búsqueda de la paz y el desarrollo, la apertura al futuro. A quien 

gobierna le corresponde discernir los caminos de la esperanza, identificar los 

procesos concretos para hacer que los pasos realizados hasta ahora no se 

dispersen, sino que aseguren un camino largo y fecundo. 

Europa encuentra de nuevo esperanza cada vez que pone al hombre en el 

centro y en el corazón de las instituciones. Considero que esto implica la 

escucha atenta y confiada de las instancias que provienen tanto de los 

individuos como de la sociedad y de los pueblos que componen la Unión. 

Desgraciadamente, a menudo se tiene la sensación de que se está produciendo 

una «separación afectiva» entre los ciudadanos y las Instituciones europeas, 

con frecuencia percibidas como lejanas y no atentas a las distintas 

sensibilidades que constituyen la Unión. Afirmar la centralidad del hombre 

significa también encontrar el espíritu de familia, con el que cada uno 

contribuye libremente, según las propias capacidades y dones, a la casa 

común. Es oportuno tener presente que Europa es una familia de pueblos[14] 

y, como en toda buena familia, existen susceptibilidades diferentes, pero todos 

podrán crecer en la medida en que estén unidos. 

La Unión Europea nace como unidad de las diferencias y unidad en las 

diferencias. Por eso las peculiaridades no deben asustar, ni se puede pensar 

que la unidad se preserva con la uniformidad. Esa unidad es más bien la 

armonía de una comunidad. Los padres fundadores escogieron precisamente 

este término como punto central de las entidades que nacían de los Tratados, 

acentuando el hecho de que se ponían en común los recursos y los talentos de 

cada uno. Hoy la Unión Europea tiene necesidad de redescubrir el sentido de 

ser ante todo «comunidad» de personas y de pueblos, consciente de que «el 

todo es más que la parte, y también es más que la mera suma de ellas»,[15] y 

por lo tanto «hay que ampliar la mirada para reconocer un bien mayor que nos 

beneficiará a todos»[16]. Los Padres fundadores buscaban aquella armonía en 

la que el todo está en cada una de las partes, y las partes están ―cada una con 

su originalidad― en el todo. 

Europa vuelve a encontrar esperanza en la solidaridad, que es también el 

antídoto más eficaz contra los modernos populismos. La solidaridad comporta 

la conciencia de formar parte de un solo cuerpo, y al mismo tiempo implica la 

capacidad que cada uno de los miembros tiene para «simpatizar» con el otro y 

con el todo. Si uno sufre, todos sufren (cf. 1 Co 12,26). Por eso, hoy también 

nosotros lloramos con el Reino Unido por las víctimas del atentado que ha 

golpeado en Londres hace dos días. La solidaridad no es sólo un buen 

propósito: está compuesta de hechos y gestos concretos que acercan al 

prójimo, sea cual sea la condición en la que se encuentre. 

Los populismos, al contrario, florecen precisamente por el egoísmo, que nos 

encierra en un círculo estrecho y asfixiante y no nos permite superar la 

estrechez de los propios pensamientos ni «mirar más allá». Es necesario 

volver a pensar en modo europeo, para conjurar el peligro de una gris 



uniformidad o, lo que es lo mismo, el triunfo de los particularismos. A la 

política le corresponde esa leadership ideal, que evite usar las emociones para 

ganar el consenso, para elaborar en cambio, con espíritu de solidaridad y 

subsidiaridad, políticas que hagan crecer a toda la Unión en un desarrollo 

armónico, de modo que el que corre más deprisa tienda la mano al que va más 

despacio, y el que tiene dificultad se esfuerce para alcanzar al que está en 

cabeza. 

Europa vuelve a encontrar esperanza cuando no se encierra en el miedo de las 

falsas seguridades. Por el contrario, su historia está fuertemente marcada por 

el encuentro con otros pueblos y culturas, y su identidad «es, y siempre ha 

sido, una identidad dinámica y multicultural».[17] En el mundo hay interés 

por el proyecto europeo. Así ha sido desde el primer momento, como 

demuestra la multitud que abarrotaba la plaza del Campidoglio y los mensajes 

de felicitación que llegaban de otros Estados. Aún más interés hay hoy, 

empezando por los Países que piden entrar a formar parte de la Unión, como 

también de los Estados que reciben las ayudas que, con gran generosidad, se 

les ofrecen para afrontar las consecuencias de la pobreza, de las enfermedades 

y las guerras. La apertura al mundo implica la capacidad de «diálogo como 

forma de encuentro»[18] a todos los niveles, comenzando por el que existe 

entre los Estados miembros y entre las Instituciones y los ciudadanos, hasta el 

que se tiene con los muchos inmigrantes que llegan a las costas de la Unión. 

No se puede limitar a gestionar la grave crisis migratoria de estos años como 

si fuera sólo un problema numérico, económico o de seguridad. La cuestión 

migratoria plantea una pregunta más profunda, que es sobre todo cultural. 

¿Qué cultura propone la Europa de hoy? El miedo que se advierte encuentra a 

menudo su causa más profunda en la pérdida de ideales. Sin una verdadera 

perspectiva de ideales, se acaba siendo dominado por el temor de que el otro 

nos cambie nuestras costumbres arraigadas, nos prive de las comodidades 

adquiridas, ponga de alguna manera en discusión un estilo de vida basado sólo 

con frecuencia en el bienestar material. Por el contrario, la riqueza de Europa 

ha sido siempre su apertura espiritual y la capacidad de platearse cuestiones 

fundamentales sobre el sentido de la existencia. La apertura hacia el sentido 

de lo eterno va unida también a una apertura positiva, aunque no exenta de 

tensiones y de errores, hacia el mundo. 

En cambio, parece como si el bienestar conseguido le hubiera recortado las 

alas, y le hubiera hecho bajar la mirada. Europa tiene un patrimonio moral y 

espiritual único en el mundo, que merece ser propuesto una vez más con 

pasión y renovada vitalidad, y que es el mejor antídoto contra la falta de 

valores de nuestro tiempo, terreno fértil para toda forma de extremismo. Estos 

son los ideales que han hecho a Europa, la «península de Asia» que de los 

Urales llega hasta el Atlántico. 

Europa vuelve a encontrar esperanza cuando invierte en el desarrollo y en la 

paz. El desarrollo no es el resultado de un conjunto de técnicas productivas, 

sino que abarca a todo el ser humano: la dignidad de su trabajo, condiciones 



de vida adecuadas, la posibilidad de acceder a la enseñanza y a los necesarios 

cuidados médicos. «El desarrollo es el nuevo nombre de la paz»,[19] afirmaba 

Pablo VI, puesto que no existe verdadera paz cuando hay personas marginadas 

y forzadas a vivir en la miseria. No hay paz allí donde falta el trabajo o la 

expectativa de un salario digno. No hay paz en las periferias de nuestras 

ciudades, donde abunda la droga y la violencia. 

Europa vuelve a encontrar esperanza cuando se abre al futuro. Cuando se abre 

a los jóvenes, ofreciéndoles perspectivas serias de educación, posibilidades 

reales de inserción en el mundo del trabajo. Cuando invierte en la familia, que 

es la primera y fundamental célula de la sociedad. Cuando respeta la 

conciencia y los ideales de sus ciudadanos. Cuando garantiza la posibilidad de 

tener hijos, con la seguridad de poderlos mantener. Cuando defiende la vida 

con toda su sacralidad. 

 

         Distinguidos invitados: 

 

Con el aumento general de la esperanza de vida, los sesenta años se 

consideran hoy como el tiempo de la plena madurez. Una edad crucial en la 

que estamos llamados de nuevo a revisarnos. También hoy, La Unión Europea 

está llamada a un replanteamiento, a curar los inevitables achaques que vienen 

con los años y a encontrar nuevas vías para continuar su propio camino. Sin 

embargo, a diferencia de un ser humano de sesenta años, la Unión Europea no 

tiene ante ella una inevitable vejez, sino la posibilidad de una nueva juventud. 

Su éxito dependerá de la voluntad de trabajar una vez más juntos y del deseo 

de apostar por el futuro. A vosotros, como líderes, os corresponde discernir el 

camino para un «nuevo humanismo europeo»,[20] hecho de ideales y de 

concreción. Esto significa no tener miedo a tomar decisiones eficaces, para 

responder a los problemas reales de las personas y para resistir al paso del 

tiempo. 

Por mi parte, renuevo la cercanía de la Santa Sede y de la Iglesia a Europa 

entera, a cuya edificación ha contribuido desde siempre y contribuirá siempre, 

invocando sobre ella la bendición del Señor, para que la proteja y le dé paz y 

progreso. Hago mías las palabras que Joseph Bech pronunció en el 

Campidoglio: Ceterum censeo Europam esse ædificandam, por lo demás, 

pienso que Europa merezca ser construida. Gracias. 

_______________ 

[1] Discurso pronunciado con ocasión de la firma de los Tratados de 

Roma (25 marzo 1957). 

[2] Ibíd. 

[3] A. De Gasperi, Nuestra patria Europa. Discurso a la Conferencia 

Parlamentaria Europea (21 abril 1954), en: Alcide De Gasperi e la politica 

internazionale, Cinque Lune, Roma 1990, vol. III, 437-440. 

[4] Cf. P.H. Spaak, Discurso, cit. 

[5] Discurso pronunciado con ocasión de la firma de los Tratados de 



Roma (25 marzo 1957). 

[6] Ibíd. 

[7] Discurso pronunciado con ocasión de la firma de los Tratados de 

Roma (25 marzo 1957). 

[8] Discurso pronunciado con ocasión de la firma de los Tratados de 

Roma (25 marzo 1957). 

[9] P.H. Spaak, Discurso, cit. 

[10] Discurso a los Miembros del Cuerpo Diplomático acreditado ante la 

Santa Sede (9 enero 2017). 

[11] Cf. P.H. Spaak, Discurso, cit. 

[12] A. de Gasperi, La nostra patria Europa, cit. 

[13] Acto Europeo en Santiago de Compostela (9 noviembre 1982): AAS 75/I 

(1983), 329. 

[14] Cf. Discurso en el Parlamento Europeo, Estrasburgo (25 noviembre 

2014): AAS 106 (2014), 1000. 

[15] Exhort. Apost. Evangelii Gaudium, 235. 

[16] Ibíd. 

[17] Discurso en la entrega del Premio Carlo Magno (6 mayo 

2016): L’Osservatore Romano, 6-7 de mayo de 2016, p. 4. 

[18] Exhort. ap. Evangelii gaudium, 239. 

[19] Carta enc. Populorum progressio (26 marzo 1967), 87: AAS 59 (1967), 

299. 

[20] Discurso en la entrega del Premio Carlo Magno (6 mayo 

2016): L’Osservatore Romano, 6-7 de mayo de 2016, p. 5. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



V.- Nota de los Obispos en la Jornada por la Vida      

                    (25 de marzo de 2017)    

La luz de la fe ilumina el atardecer de la vida  

Por un mayor cuidado y amor a nuestros enfermos y ancianos 

      Para abordar la cuestión de los últimos compases de la vida es 

necesario situarnos en una perspectiva adecuada que parte, naturalmente, 

de conocer la verdad profunda del ser humano y del sentido de su 

existencia. No es posible captar la riqueza insondable y la dignidad de cada 

persona si no es a la luz del amor que, como lámpara preciosa, nos hace 

captar la verdad y el sentido último de la realidad. Es en la experiencia 

amorosa donde se revela la irreducible originalidad de cada persona 

concreta. Y ser persona entraña estar constitutivamente abierto a la 

trascendencia e inclinado a la comunión con Dios y con los demás. Cada 

uno de nosotros es un don en sí mismo y para los demás y solo podrá 

realizar la plenitud de su existencia cuando sale de sí para entregarse o, en 

palabras evangélicas, perder la propia vida, eso sí, para encontrarla de 

modo pleno y definitivo (cf. Mt 10, 39). Por cada uno de nosotros Cristo ha 

muerto en la cruz, y con su Resurrección ha roto las cadenas de la muerte.  

1. Visión cristiana de la debilidad  

           En este contexto interpersonal, el sufrimiento, la enfermedad y la 

muerte constituyen un misterio que apenas alcanzamos a comprender, y, 

sin embargo, de un modo u otro, a todos nos afecta. Pero también tenemos 

experiencia de que son realidades que, vividas bajo la mirada de Dios que 

es amor, lejos de dañar la dignidad del hombre y su libertad, constituyen 

una ocasión excepcional en la que se revela la grandeza de nuestra 

existencia. En este sentido, el papa Francisco ha realizado la siguiente 

afirmación: «Conocemos la objeción que, sobre todo en estos tiempos, se 

plantea ante una existencia marcada por grandes limitaciones físicas. Se 

considera que una persona enferma o discapacitada no puede ser feliz, 

porque es incapaz de realizar el estilo de vida impuesto por la cultura del 

placer y de la diversión. En esta época en la que el cuidado del cuerpo se ha 

convertido en un mito de masas y, por tanto, en un negocio, lo que es 

imperfecto debe ser ocultado, porque va en contra de la felicidad y de la 



tranquilidad de los privilegiados y pone en crisis el modelo imperante (…). 

En algunos casos, incluso, se considera que es mejor deshacerse cuanto 

antes, porque son una carga económica insostenible en tiempos de crisis. 

Pero, en realidad, con qué falsedad vive el hombre de hoy al cerrar los ojos 

ante la enfermedad y la discapacidad. No comprende el verdadero sentido 

de la vida, que incluye también la aceptación del sufrimiento y de la 

limitación. El mundo no será mejor cuando esté compuesto solamente por 

personas aparentemente “perfectas”, por no decir “maquilladas”, sino 

cuando crezca la solidaridad entre los seres humanos, la aceptación y el 

respeto mutuo (…). No existe solo el sufrimiento físico; hoy, una de las 

patologías más frecuentes son las que afectan al espíritu. Es un sufrimiento 

que afecta al ánimo y hace que esté triste porque está privado de amor. La 

patología de la tristeza (…). La felicidad que cada uno desea, por otra 

parte, puede tener muchos rostros, pero solo puede alcanzarse si somos 

capaces de amar. Es siempre una cuestión de amor, no hay otro camino… 

El modo en que afrontamos el sufrimiento y la limitación es el criterio de 

nuestra libertad de dar sentido a las experiencias de la vida, aun cuando nos 

parezcan absurdas e inmerecidas. No nos dejemos turbar, por tanto, de 

estas tribulaciones (cf. 1 Tim 3, 3). Sepamos que en la debilidad podemos 

ser fuertes (cf. 2 Cor 12, 10)». La concepción de las profesiones de la salud 

y de la tarea de quienes se dedican al cuidado de los enfermos y ancianos 

como ayuda, tutela y promoción de la vida es la base de un auténtico 

servicio que busca promocionar y tutelar la vida humana, de modo 

particular aquella más débil y necesitada. La sociedad actual solo considera 

valiosa la vida de los jóvenes, y se minusvalora la vida de los ancianos y de 

los enfermos porque se considera que ya no son útiles, al ser dependientes 

y, por tanto, que no tienen futuro. ¿No será esto una muestra de la falta de 

humanidad de la sociedad actual? Afirmaba el papa Benedicto XVI que 

«una sociedad que no logra aceptar a los que sufren y no es capaz de 

contribuir mediante la compasión a que el sufrimiento sea compartido y 

sobrellevado también interiormente es una sociedad cruel e inhumana». 

2. Un deber de justicia y caridad  

           Los ancianos de hoy son los que nos dieron la vida y nos cuidaron a 

los que ahora somos jóvenes, de la misma manera que nosotros cuidamos 

hoy a nuestros hijos. Una exigencia básica y elemental de justicia reclama 

que ahora nosotros cuidemos a nuestros ancianos, y que en el futuro 



nuestros hijos cuiden de nosotros. Así lo pide la solidaridad 

intergeneracional que ha estado siempre en la base de toda comunidad. Con 

mucha frecuencia los ancianos son auténticos depósitos de sabiduría y 

tienen mucho que aportar a la familia. ¡Cuántos abuelos son el auténtico 

sostén de la misma, asumiendo  multitud de tareas sin las cuales los padres 

no podrían vivir tranquilos! Cuando el anciano pierde la salud física, 

aparece la demencia o se desvanece la ilusión y queda a merced de los 

cuidados de los demás surge una situación difícil para el propio anciano y 

para su familia, que requiere de la ayuda solícita de la sociedad, de las 

instituciones y de la Iglesia.  

3. Desde la mirada de la fe  

           La fe en Cristo resucitado nos ayuda a descubrir en plenitud el 

sentido de esta etapa de la vida, que a veces puede resultar larga y dolorosa. 

En primer lugar, debemos tener en cuenta que la vida en este mundo es el 

camino a la eternidad, y que el anciano ya ha recorrido un largo trecho. 

Pudiera parecer que el anciano, al menos en apariencia, no tiene futuro, 

pero la luz de la fe nos muestra que la vejez es una nueva etapa del 

recorrido vital, con sus luces y sus sombras, y que la muerte es el paso al 

encuentro con Cristo y, con su gracia, a la vida definitiva y en plenitud. La 

vejez se puede considerar una etapa más del camino por el cual Cristo nos 

quiere llevar a la casa del Padre. Y cuando la persona anciana se siente 

cansada, y piensa que ya no sirve para nada, y siente la tentación del 

abandono o de la desesperanza, debemos ayudarle a reencontrar el sentido 

de su vida. Esta vida es siempre valiosa y hermosa a los ojos de Dios. Y así 

lo es también a nuestros ojos, si realmente hemos conocido el amor. Hemos 

de ser muy conscientes de que el peor problema de los ancianos es la 

soledad. Por eso decía Cicerón que el peso de la edad es más leve para el 

que se siente respetado y amado por los jóvenes. El momento de la muerte 

no es un paso hacia el vacío, hacia la oscuridad, sino que consiste en cruzar 

el umbral de la puerta que da entrada, con la gracia de Dios, a la vida 

definitiva, al encuentro con el Padre que nos ama, que nos creó, que nos ha 

acompañado en nuestro caminar y que ahora nos acoge en su morada 

eterna. Constituye, entonces, un nuevo nacimiento a la vida plena y 

definitiva. Dios es ante todo Dios de vivos, Señor de la Vida. Jesús nos 

aseguró que había venido para que con Él y en Él tuviéramos vida, vida 

verdadera, vida plena y eterna (cf. Jn 10, 10). En ese momento supremo de 



nuestra existencia, se hace especialmente relevante el morir acompañados, 

el no afrontar la muerte en soledad, sino en compañía de los seres queridos 

y de la comunidad donde se ha desarrollado nuestra vida: «Este encuentro 

del moribundo con la Fuente de la vida y del amor constituye un don que 

tiene valor para todos, que enriquece la comunión de todos los fieles. Como 

tal, debe suscitar el interés y la participación de la comunidad, no solo de la 

familia de los parientes próximos, sino, en la medida y en las formas 

posibles, de toda la comunidad que ha estado unida a la persona que muere. 

Ningún creyente debería morir en la soledad y en el abandono»3 . La 

Iglesia siempre ha estado junto a los ancianos y enfermos ayudándoles a 

recorrer esa última etapa de nuestro peregrinar por este mundo. 

Ofreciéndoles ayuda material y espiritual, compañía y consuelo. Además, 

la Iglesia es consciente de que los ancianos, cada uno en la medida de sus 

posibilidades, tienen una misión que cumplir. Por eso les exhorta a no 

abandonarse al desaliento; a no desatender su responsabilidad en la 

transmisión del Evangelio, especialmente a sus nietos; a no dejar de ser 

testigos de la Esperanza que nunca defrauda; a ser testigos de una vida que 

siempre es don irrepetible para cuantos les rodean, signo de un amor que, 

lejos de disminuir, quedará sellado para siempre en la eternidad de Dios.      

        En esta Jornada por la Vida encomendamos a las personas ancianas 

y enfermas a la protección maternal de María. Ella es Salud de los 

Enfermos, Estrella de la Mañana, Causa de nuestra alegría y Puerta del 

Cielo. Que sepamos aprender de Ella el amor a toda vida humana, 

especialmente a la más débil y necesitada.  

      Mario Iceta Gavica Gogeascoa Obispo de Bilbao. Presidente de la 

Subcomisión Episcopal para la Familia y la Defensa de la Vida; Francisco 

Gil Hellín Arzobispo emérito de Burgos; Juan Antonio Reig Plà Obispo de 

Alcalá de Henares; Gerardo Melgar Viciosa Obispo de Ciudad Real; José 

Mazuelos Pérez Obispo de Jerez de la Frontera; Carlos Manuel Escribano 

Subías Obispo de Calahorra y La Calzada-Logroño; Juan Antonio Aznárez 

Cobo Obispo auxiliar de Pamplona y Tudela. 

         Saludos a todos.  

         Florentino Muñoz Muñoz 

       


